
 منطق الغزالي وحضوره

 لدى مفكري الغرب الإسلامي

خلال القرن الثالث عشر الميلادي





 منطق الغزالي وحضوره
 لدى مفكري الغرب الإسلامي

خلال القرن الثالث عشر الميلادي

محمد بن يعيش



السياســات ودراســة  للأبحــاث  العربــي  المركــز  إعــداد  النشــر -  أثنــاء  فــي  الفهرســة 
ابن يعيش، محمد

الميلادي/محمد  عشر  الثالث  القرن  خلال  الإسلامي  الغرب  مفكري  لدى  وحضوره  الغزالي  منطق 
بن يعيش.

320 صفحة؛ 24 سم.
يشتمل على ببليوغرافية )ص. 309-314( وفهرس عام.

ISBN 978-614-445-717-7

نقد.  - 384-322ق.م  أرسطو،   .2 فلسفة.   -  1111-1058 بن محمد،  محمد  الغزالي،   .1 
3. المنطق. 4. المنطق عند العرب. 5. الفلسفة الإسلامية. أ. العنوان.

160

العنوان بالإنكليزية

Al-Ghazali’s Logic and Its Reception among Western Islamic Thinkers 
during the Thirteenth Century CE

by Mohamed Ben Yaich

الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبّّر بالضرورة عن
اتجاهات يتبناها المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات

الناشر

شارع الطرفة - منطقة 70
وادي البنات - ص. ب: 10277 - الظعاين، قطر

هاتف: 40356888 00974

جادة الجنرال فؤاد شهاب شارع سليم تقلا بناية الصيفي 174
ص. ب: 4965 11 رياض الصلح بيروت 2180 1107 لبنان
هاتف: 8 991837 1 00961 فاكس: 1991839 00961

beirutoffice@dohainstitute.org :البريد الإلكتروني
www.dohainstitute.org :الموقع الإلكتروني

© حقوق الطبع والنشر محفوظة للمركز

 الطبعة الأولى
بيروت، تشرين الثاني/نوفمبر 2025



5

المحتويات

9 ������������������������������������������������������������������������������������������������������� ملخص تنفيذي 

مقدمة �������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 19

 الفصل الأول: الغزالي والفلسفة: موقف الغزالي
31 ����������������������������������������������������������������������������������� من الفلسفة والفلاسفة 

33 ��������������������������������������������������������������������������������� : القول بقِِدََم العالم  أولًاا

40 ���������������������������������������������������� ثانًيًا: في إبطال قول الفلاسفة بأبدية العالم 

 ثالثًًا: بيان تلبيس الفلاسفة في قولهم إن الله فاعل العالم وصانعه
وإن العالم فعله وصنعه �������������������������������������������������������������������������� 45

ا: في إبطال قولهم إن الله لا يعلم الجزئيات المنقسمة  رابًعً
 بانقسام الزمان إلى المكان وما يكون،

تعالى الله عن قولهم ������������������������������������������������������������������������������ 55

ا: في نقد قول الفلاسفة إن الاقتران بين الأسباب والمسبِِّبات المشاهََدة  خامًسً
57 ������������������������������ ضروري، وإن هناك فاعلًاا للحوادث غير الله تعالى 

65 ���������������������������������������������������������� الفصل الثاني: المنطق بين الغزالي وأرسطو 

65 �������������������������������������������������������������������� : مكانة المنطق عند الغزالي  أولًاا

ثانًيًا: الحد والقضية والقياس بين أرسطو والغزالي ���������������������������������������� 69

70 �������������������������������������������������������������������� ثالثًًا: الحد بين أرسطو والغزالي 



6

ا: مفهوم القضية بين أرسطو والغزالي ����������������������������������������������������� 76 رابًعً

85 ���������������������������� ا: القياس "الحملي/الشََّرطي" بين أرسطو والغزالي  خامًسً

 الفصل الثالث: مكانة الغزالي لدى مفكري العالم الإسلامي
113 ������������������������������������������������������������������������� ومفكري الغرب المسيحي 
113 ����������������������������������������������������������������� : مكانة الغزالي في المشرق  أولًاا
126 ������������������������������������� ثانًيًا: مكانة الغزالي لدى مناطقة الغرب الإسلامي 
137 ������������������������������������������ ثالثًًا: حضور فكر الغزالي في الغرب المسيحي 

 الفصل الرابع: حضور الغزالي
149 ����������������������������������������������������� في كتابات ابن رشد الفلسفية والمنطقية 

: الحضور الفلسفي/الكلامي للغزالي  أولًاا
لدى ابن رشد �������������������������������������������������������������������������������������� 149

174 ����������������������������������������������������������� ثانًيًا: المنطق بين الغزالي وابن رشد 

 الفصل الخامس: حضور منطق الغزالي
185 ������������������������������������������������������������������������� لدى ابن ميمون والماجري 

: حضور الغزالي لدى ابن ميمون ��������������������������������������������������������� 185 أولًاا

200 ������������������������������������������������� ثانًيًا: حضور منطق الغزالي لدى الماجري 

الفصل السادس: منطق الغزالي عند ابن طملوس ����������������������������������������������� 225

225 ���������������������������������������������������������� - المنطق بين الغزالي وابن طملوس 

 الفصل السابع: مظاهر حضور منطق الغزالي
 لدى المكلاتي: توظيف المكلاتي للمنطق كآلية للدفاع

عن أصول الدين لرد القول الفلسفي وإبطاله ����������������������������������������������� 261
: المكلاتي ������������������������������������������������������������������������������������������� 261 أولًاا



7

 ثانًيًا: أوجه الالتقاء بين موقفي
كل من الغزالي والمكلاتي من الفلسفة ����������������������������������������������� 262

265 ������������������������������������ ثالثًًا: عن مسألة قِِدََم العالم بين الغزالي والمكلاتي 

ا: في إبطال قول الفلاسفة  رابًعً
إن العالم لا يفنى بين الغزالي والمكلاتي �������������������������������������������� 276

ا: بيان تلبيس الفلاسفة في قولهم  خامًسً
 إن الله فاعل العالم وصانعه

وإن العالم فعله وصنعه ����������������������������������������������������������������������� 286

ا: في نقد قول الفلاسفة  سادًسً
 إن الاقتران بين الأسباب والمسبِِّبات المشاهََدة ضروري،

وإن هناك فاعلًاا للحوادث غير الله تعالى �������������������������������������������� 292

خاتمة ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 303

309 ������������������������������������������������������������������������������������������������������������� المراجع 

فهرس عام ���������������������������������������������������������������������������������������������������������� 315





9

ملخص تنفيذي

الغرب  مفكري  لدى  الغزالي  منطق  مكانة  أو  حضور  موضوع  الكتاب  يتناول 
تلك  العمل،  هذا  في  نظرنا  وجهة  من  المكانة  أو  بالحضور  والمقصود  الإسلامي. 
الإسلامي  الغرب  فلاسفة  فكر  في  أبي حامد  فكر  شغله  الذي  الحيِِّز  أو  المنزلة 
التركيز  مع  ا،  عموًمً هؤلاء  في  ا  وكيًفً كمًًّا  مارسه  الذي  والتأثير  ومناطقته،  ومتكلِِّميه 
على البعد المنطقي في مستوياته الأصولية، وبذلك، فالعمل يعتزم البحث في نوعية 
وقيمة ومقدار مساهمة الغزالي في تشكيل المعالم الجزئية والكبرى في فلسفة مناطقة 

الغرب الإسلامي وفقههم.

ا إشكال توظيف علم المنطق في تقنين  يعالج العمل في سياق هذا الحضور أيًضً
"أصول الفقه"،  الفقه، وهو التقنين الذي توافق العلماء المسلمون على تسميته علم 
واخترنا من هؤلاء العلماء أحد أشهر دعاة هذا المطلب، ألا وهو الغزالي، الذي دعا 
في غير موقع من كتاباته إلى دمج المنطق بأصول الفقه، وحثََّ الباحثين على توظيف 
المنطق في تقنين البحث الفقهي. لقد ركََّزنا الإشكال في تداعيات فكرة الدمج تلك 
بين المنطق والفقه التي دعا إليها الإمام، وامتداداتها في الغرب الإسلامي في سياق 
من  الإسلامي،  الغرب  ومفكري  الغزالي  شخص  في  المشرق  بين  الفكري  التفاعل 

خلال موقفين متباينين:

دمجه  لعملية  ورافض  الفقهيات  في  المنطق  توظيف  لفكرة  معارض  موقف   -
بالأصول، وهو الموقف الذي عبََّر عنه ابن رشد في مختصراته بشكل صريح وواضح، 
بدعوى الاختلاف في منطلقات كل من العلمين، لأن المنطق علم خاص مستقل عن 
بين  إلى خلط  المنطق سيؤدي لا محالة  بعلم  له  أو دمج  إقحام  علم الأصول، وكل 



10

والمقاصد؛  الأهداف  حيث  من  واضح  منهما  كل  مجال  أن  اعتبار  على  العلمين، 
فالمنطق يروم بلوغ الحقيقة البرهانية، بينما هدف علم الأصول ومقصده هو الدفاع 

عن القول الإيماني بالدرجة الأولى.

الإمام  مشروع  عن  أصحابه  دافع  أبي الوليد،  لرأي  ومخالف  مقابل  موقف   -
الرامي إلى دمج المنطق بأصول الفقه، ويتمثل في آراء وأفكار كثير من تلامذة ابن رشد 

ومعاصريه، أمثال ابن ميمون والماجري والمكلاتي وغيرهم في الغرب الإسلامي.

فكره  تأثير  وعن  الإسلامي،  الغرب  في  الغزالي  مكانة  عن  فالحديث  عليه،  بناء 
في  والجزئية  الكبرى  المعالم  تشكيل  في  ومساهمته  ا،  خصوًصً ومنطقه  ا،  عموًمً
ا في أبعاده  فلسفة مناطقة هذا الحيز الجغرافي من العالم الإسلامي وفقههم، خصوًصً

المنطقية/الأصولية يطرح في نظرنا تساؤلات عدة اختزلناها كالآتي:

كتابات مفكري ومناطقة  في  المنطقية  الغزالي  أعمال  التي شغلتها  ما المكانة   -
الغرب الإسلامي أمثال ابن رشد، وابن طملوس وابن ميمون والماجري والمكلاتي؟ 
عام،  بشكل  لهؤلاء  والكلامي  الفلسفي  الخطاب  تشكيل  في  إسهاماتها  مدى  وما 

والمنطقي/الأصولي بوجه خاص؟

- ما سر ذلك الإعراض والتجاهل الرشدي لحجية حجة الإسلام؟ على الرغم 
ا منها كتاب تهافت التهافت والفاصل  من أن معظم نصوص أبي الوليد نفسه، خصوًصً
الحضور  هذا  اتخذ  بحيث  فكره،  في  الغزال  كتابات  تأثير  تؤكد  المقال،  وفصل 
ا متنوعة، أصولية، كلامية وفلسفية، فإن الحضور المنطقي للإمام لدى  ا وصوًرً أبعاًدً
ا في المختصرين، لا يتجاوز مسائل محددة ذات طابع أصولي،  أبي الوليد، خصوًصً

لا منطقي.

- في المقابل، لماذا لم يلتزم بعض تلامذة ابن رشد، وكذا بعض معاصريه، أمثال 
وتبنّوّا  نفسه،  أبي الوليد  بموقف  والمكلاتي،  والماجري  وابن طملوس  ابن ميمون، 
مشروع الغزالي - كلٌٌّ بطريقته - الداعي إلى الدمج بين المنطق وأصول الفقه والرامي 

إلى أسلمة المنطق؟ وبالتالي ما سر تبنّيّ هؤلاء مشروع الغزالي؟

● ابن رشد - حضور متنوع مقابل تهميش تام لمنطق الغزالي.

● تلامذة ابن رشد - حضور متنوع مع تبني تام لمنطق الغزالي.



11

ا من هذا الوضع الإشكالي بالذات، تنبثق الأطروحة المركزية لهذا العمل،  انطلاًقً
القول  إلى  تستند  للبحث  الأساسية  فالأطروحة  وفرضياته،  مصادراته  أهم  وكذا 
الأبعاد  متعدد  فكري  خطاب  وتشكيل  خلق  في  وكبير  وفير  بحظٍٍّ  الغزالي  بمساهمة 
)فلسفي، كلامي، منطقي بالمعنى الأصولي( لدى مناطقة الغرب الإسلامي، في أكبر 
معالمه وأهم اتجاهاته، سواء مع الرافضين مشروعه، أمثال ابن رشد أو المتبنِّيِن رؤيتََه 

الرامية إلى أسلمة المنطق.

بتعدد وتباين وجوه  اثنتين، تقول إحداهما  البحث في فرضيتين  تتركز فرضيات 
الحضور الغزالي لدى مفكري الغرب الإسلامي، فهو حضور فلسفي كلامي ومنطقي 
أصناف  من  بغيره  مقارنة  العلمية  وخصوبته  خصوصيته  ما يشكل  وذلك  أصولي، 
اختصاص كل  بأطروحة  الثانية  تدفع  بينما  الغرب الإسلامي،  في  الأخرى  الحضور 
الغرب  فلاسفة  مشروع  مسار  تطور  من  معينة  بمرحلة  المستويات  هذه  من  واحدة 
الحضور،  هذا  يتخذ  ابن رشد  مع  أن  نلاحظ  حيث  ومناطقته،  ومتكلميه  الإسلامي 
مظاهر متنوعة، فلسفية وكلامية وأصولية، مع إحجام وتجاهل تامََّين لمنطق الغزالي، 
ا  بينما مع ابن طملوس والمكلاتي والماجري وابن ميمون، يتخذ هذا الحضور أبعاًدً
فلسفية وكلامية بشكل عام مع التبنّيّ التام لمشروع الغزالي الرامي إلى دمج المنطق 

بأصول الفقه ومن تبيئته في الثقافة الإسلامية.

- الفرضية الأولى: كل القرائن والنصوص تؤكد تنوع وتعدد أشكال حضور فكر 
الغزالي لدى مفكري الغرب الإسلامي.

)تهافت  ابن رشد  نصوص  أغلبية  إن  تقول  الأول  جزئها  في  الثانية:  الفرضية   -
التهافت، فصل المقال...( تشي بالحضور المتنوع )الفلسفي، والكلامي، والأصولي( 
والتأثير الواضح لفكر الغزالي في كتابات أبي الوليد، لكن المفارقة هي تجاهله التام 
المرجعين  هذين  في  لا يذكره  بحيث  المختصرين،  في  ا  خصوًصً الغزالي،  لمنطق 

إلا أصوليًًّا، لا رجل منطق.

وفي الجزء الثاني، تؤكد أن الكثير من نصوص بعض معاصري ابن رشد وتلامذته 
لمنطق  القوي  بالحضور  وتقول  أبي الوليد،  لموقف  ومخالف  مغاير  بموقف  تدلي 
وابن طملوس  ابن ميمون،  أمثال  وأتباعه،  تلامذته  بعض  لدى  المنطقي  الغزالي 

والماجري والمكلاتي.



12

ا فلسفيًًّا/كلاميًًّا بصفة عامة،  وقد وُُجِِّه النظر في هذا العمل إلى ما اعتُُبر حضوًرً
ا من  اعتباًرً الغرب الإسلامي،  للغزالي لدى مفكري  ومنطقيًًّا/أصوليًًّا بوجه خاص، 
كون المهام التي يرسمها هذا العمل لنفسه في صدد خطاب مفكري الغرب الإسلامي 
ومناطقته، تستدعي مراعاة الإسهام الغزالي في تحديد مظاهر هذا الخطاب وتوجهاته 

ورسم معالمه.

هذه المبادرة الفكرية التي اخترنا الخوض فيها، هي في جوهرها قراءة استشكالية 
فنحن  لذلك  الحلول،  عن  تبحث  مما  أكثر  المشاكل  إثارة  على  تعمل  تشخيصية 
الإسلامي  الغرب  مفكري  خطاب  حقيقة  إلى  بالوصول  الادعاء  أو  الكمال  لا نزعم 
ومناطقته المطلقة، بخاصة في علاقتها بالحضور الغزالي ضمن فلسفة مفكري الغرب 
نحاول  وإنما  الحضور،  هذا  بجوهر  الإمساك  كذلك  لا ندّّعي  أننا  كما  الإسلامي، 
المنطقية/الأصولية  معالمه  وفي  عام،  بوجه  والمتنوعة  الواسعة  أبعاده  في  ملامسته 
على وجه الخصوص بكل جدية وحزم وانتباه واحتراز، وبطريقة نتمنى أن تكون أكثر 
لتحقيق  الدراسة  في  والدقة  الحذر  توخي  مع  العلمية  الموضوعية  من  وأقرب  أمانة 

الهدف المنشود. قراءة فصلنا القول فيها في فصول جاءت موزعة في الشكل الآتي:

عرضنا في الفصل الأول بعض مواقف الغزالي من الفلسفة والفلاسفة التي هاجم 
ا ما تعلق منها بالإلهيات. وفي مقابل محاولته تلك  فيها الفلاسفة والفلسفة، خصوًصً
ا يونانية لا صلة لها بالدين الإسلامي،  إبطال إلهيات الفلسفة باعتبارها تعكس أفكاًرً
ا. حديثنا عن فكر الإمام في هذا  ا وحيًدً المنطق وألح على اصطناعه منهًجً إلى  دعا 
من  موقفه  كان  إن  لنتبين  والفلسفة،  الفلاسفة  من  مواقفه  بعض  تتبع  يروم  الفصل 
دون  فروع  على  يتوقف  الأمر  أن  أم  فروعها،  وجميع  منها  عام  موقف  هو  الفلسفة 
إيجابيًًّا  ا  موقًفً منه  وقف  الذي  فلسفية،  كآلية  المنطق  فرع  مع  الحال  هي  كما  أخرى 

واعتمده في الدفاع عن العقيدة.

من  ما تبقى  في  أهميته  إبراز  ما سنحاول  المنطق هو  من  الإيجابي  الموقف  هذا 
الفصول، آملين تلمس بعض مظاهر حضور منطق الغزالي في حلََّته الدينية لدى بعض 
في  المنطقية  أعماله  شغلتها  التي  والمكانة  الإسلامي،  الغرب  في  الإسلام  مفكري 
ثم إسهاماتها في تشكيل خطابهم  الغرب الإسلامي، ومن  كتابات مفكري ومناطقة 

الفلسفي بشكل عام والمنطقي/الأصولي بشكل خاص.



13

ثم تناولنا في الفصل الثاني موقف الغزالي من أحد أهم فروع الفلسفة، ألا وهو 
أجزائها  أهم  أحد  لنقل  أو  الفلسفة،  مدخل  القدماء  معظم  يعده  الذي  المنطق، 
القول  رفض  إلى  عمقه  في  الداعي  لموقفه  ا  تماًمً مخالف  موقف  وهو  ومداخلها، 
لقد  الأول.  الفصل  في  له  عرضنا  الذي  الإيماني،  القول  لتأكيد  الفلسفي  البرهاني 
أصول  وبين  بينه  ممّّا  الرغم  على  اليوناني  المنطق  من  إيجابيًًّا  ا  موقًفً الغزالي  وقف 
في  المنطق  توظيف  فكرة  عن  المدافعين  أشد  من  وكان  وانفصال،  تباعد  من  الفقه 
الحد  مبحثي  في  اليونانية  المنطقية  المفاهيم  تغيير  على  عمل  بحيث  الفقه،  تقنين 
إحلال  وكذا  بها،  إسلامية  ومفاهيم  عربية  وتعابير  مصطلحات  واستبدال  والقضية 
إلباس  بذلك  محاولًاا  القياس،  مبحث  في  الأرسطي  القياس  مكان  الفقهي  القياس 

المنطق حلة إسلامية.

أرسطو  منطق  عن  والأهداف  المنطلقات  حيث  من  ا  مختلًفً منطقه  جاء  وقد 
هذا  تسخير  هو  هدفه  كان  بحيث  وابن سينا(،  الفارابي  )منطق  ا  خصوًصً والمشائين 
العلم لأغراض إيمانية محض، بمعنى أن منطلقاته ودوافعه لتبني المنطق كانت هي 
تسخيره لأغراض دينية لا برهانية كما أراد له مناطقة اليونان والمشائين، بحيث اعتبره 

مجرد أداة وسلاح للدفاع عن الفقهيات.

العالم  في  عامة  الفكرية  الغزالي  لمكانة  تطرقنا  فقد  الثالث،  الفصل  في  أما 
الإسلامي  الفكر  في  المنطقية/الأصولية  ومكانته  المسيحي،  والغرب  الإسلامي 
خاصة، من خلال موقفه الداعي إلى اعتماد المنطق في أصول الفقه، وهو الموقف 
الذي أثار زوبعة من النقاش حول مشروعية فكره المنطقي هذا من عدم مشروعيته. 
ا  نقاًشً بالفعل  الفقه  أصول  في  واعتماده  المنطق  إلى  هذه  الغزالي  دعوةُُ  خلقت  لقد 
سواء  الإسلامية،  الفكرية  الساحة  في  والفلاسفة  والمتكلمين  الفقهاء  بين  ا  واسًعً
فئات  عند  والتأييد  بالقبول  تحظََ  لم  وإن  وهي  الإسلامي،  الغرب  أو  المشرق  في 
موقف  من  يتجلى  كما  ومذاهبهم  مشاربهم  اختلاف  على  الإسلام  مفكري  من  عدة 
ابن تيمية في المشرق وابن رشد في الأندلس في الغرب الإسلامي وموقف عدد من 
الفقهاء، فإنها حظيت بالقبول الذي يكاد يكون تامًًّا عند بعض الفئات من المفكرين 
أمثال  ابن رشد وبعض معاصريه،  الحال مع بعض تلامذة  المتكلمين، كما هي  مثل 

ابن ميمون، وابن طملوس والماجري والمكلاتي في الغرب الإسلامي.



14

الإشكال  صلب  في  تصب  مسألة  خلاله  من  عالجنا  فقد  الرابع  الفصل  في  وأما 
الذي طرحناه في هذا العمل، تتعلق بمشروعية توظيف المنطق في أصول الفقه بين 
رافض ومؤيد. حيث اخترنا من بين أهم المواقف الرافضة لفكرة الدمج بين المنطق 
والأصول على طريقة الغزالي، موقف ابن رشد، والمواقف المؤيدة لمشروع الغزالي 
الرامي إلى توظيف المنطق في تقنين الفقهيات، مواقف عدد من معاصري ابن رشد 

وبعض تلامذته، أمثال ابن طملوس وابن ميمون والمكلاتي والماجري.

الرامي  الغزالي  مشروع  من  ابن رشد  موقف  أي  الأول،  بالموقف  ما يتعلق  في 
إلى أسلمة المنطق، فقد عرضنا له في سياق حديث ابن رشد عن مواقف الغزالي من 
الذي  التأثير  مدى  لإبراز  عام،  بشكل  الفقه  وأصول  الكلام  علم  في  وآرائه  الفلسفة 
الفلسفي  أبي الوليد، ومساهمته في تشكيل خطابه  الغزالي على كتابات  مارسه فكر 
موقفه من  أما  الفلاسفة.  فيها  انتقد  التي  بالمسائل  منه  ما تعلق  ا  والكلامي، خصوًصً
منطق الغزالي فقد تبين لنا أن جُُلََّ المصادر والمتون الرشدية التي وقفنا عليها تؤكد 
المنطق، حيث  أبا الوليد حاور وناقش وجادل الإمام في كل شيء إلا في مسألة  أن 
ا في هذا المستوى ورفض فكرته الرامية إلى دمج المنطق بأصول الفقه. تجاهله تماًمً

، إذ سرعان  هذا الموقف الرشدي الرافض لحجية حجة الإسلام لن يستمر طويلًاا
ابن رشد،  لرأي  ومخالفة  مغايرة  أصوات  الرشدية  المدرسة  رحم  من  ما خرجت 
تدعو للعودة إلى فكرة الغزالي من جديد الرامية إلى أسلمة المنطق، بحيث سيحظى 
مشروعه ذاك بقبول معاصري ابن رشد وبعض تلامذته وتأييدهم. لذا فما سر إحجام 
ابن رشد عن منطق الغزالي؟ وبالتالي ما الدافع إلى تأييد مشروع الغزالي من بعض 

معاصري أبي الوليد وتلامذته في ما بعد؟

الغزالي  منطق  مؤيدي  مواقف  لعرض  الخامس  الفصل  خصصنا  ذلك  بعد 
إلا في  شيء  كل  في  وجادله  الغزالي  حاور  الذي  ابن رشد -  لموقف  والمخالفة 
المنطق، ولم يعترف له إلا بالحضور الأصولي والكلامي ورفض حجية الإمام جملة 
 - وهي مواقف إضافة إلى كونها مخالفة لرأي ابن رشد من منطق الغزالي،  وتفصيلًاا
الفكر  مع  والتواصل  التعامل  في  ومغاير  وعميق  ومتميز  جديد  فهم  عن  تعبر  فهي 
المشرقي في شخص الغزالي، مثلما هو الحال مع المكلاتي على مستوى علم الكلام، 
والماجري على مستوى المنطق وأصول الفقه من خلال كتابه أسهل الطرق إلى فهم 



15

المنطق، ومع كل من ابن طملوس من خلال دعوته إلى الاهتمام بمنطق الغزالي في 
حيث  الحائرين،  دلالة  كتابه  خلال  من  وابن ميمون  المنطق،  لصناعة  المدخل  كتابه 
عبر عن فهم خاص في التعامل مع فكر الغزالي، من خلال كتاباته الفلسفية والمنطقية 

بوجه عام، وساهم في التعريف بالإمام سوانتشار فكره في أوروبا المسيحية.

فعلى الرغم من ذلك الإعراض والتجاهل الكلي لحجية الإمام الذي لاحظناه مع 
ابن رشد، فإن كتابات الغزالي حظيت باهتمام كبير ورواج وانتشار واسعََين في الغرب 
الإسلامي من بعض معاصري ابن رشد نفسه وكذا بعض اتباعه وتلامذته، من خلال 
ا وجليًًّا في الكتابات  مجموع مؤلفاته المنطقية، حيث نجد تأثير هذه المصادر واضًحً
المدخل لصناعة  ابن طملوس في مقدمة  المنطقية للأندلسيين والمغاربة، كما يذكر 

المنطق، والماجري في رسالته المنطقية.

ألا وهو  ابن رشد،  تلامذة  أحد  أطروحة  بعرض  بداية  الفصل  هذا  واختص 
ابن ميمون، المتبنية الطرح الغزالي في عدد من القضايا والمسائل، من بينها أطروحته 
المؤيدة  الماجري  فكرة  على  وبالوقوف  الدين،  بأصول  المنطق  دمج  إلى  الداعية 

بشكل كلي للطرح المنطقي الغزالي.

وخصصنا الفصل السادس لعرض موقف آخر ينضاف إلى المواقف الإيجابية من 
منطق الغزالي )ابن ميمون، والماجري( والمخالفة للموقف الرشدي الرافض لمنطق 
الغزالي، ألا وهو موقف ابن طملوس من خلال كتابه المدخل لصناعة المنطق، الذي 
عبر فيه بطريقته الخاصة إلى جانب ابن ميمون والماجري عن فهم جديد في التعامل 
مع الفكر المشرقي في شخص الغزالي، بدفاعه عن مشروع الغزالي الرامي إلى دمج 

المنطق بأصول الفقه بغرض تبيئته في الثقافة العربية الإسلامية.

فيها  يجد  ولم  ما فيها  وفهم  المنطقية  الإمام  كتب  على  ابن طملوس  اطلع 
الناس في  التي يستعملها  المعاني  أنها تعطي قوانين  الشرع، بل وجد  ما يتناقض مع 
المتضمنة  ا  خصوًصً عامة،  بصفة  الغزالي  كتابات  عن  ودافع  المخاطبات،  أصناف 
المعاني  تغيير  إلى  الرامية  المنطق  التعامل مع  التبيئة، واستحسن طريقته في  مشروع 

اليونانية المستعملة في المنطق.

الغرب  في  الغزالي  تلامذة  أشهر  موقف  لعرض  السابع  الفصل  خصصنا  كما 
آلة  باعتماد  الدين  أصول  عن  ا  دفاًعً للفلسفة  الناقد  مشروعه  تبنى  الذي  الإسلامي، 



16

وابن ميمون،  والماجري  ابن طملوس  إلى  إضافة  ابن رشد،  عاصر  والذي  المنطق، 
الفلاسفة  للرد على  ا  كتاًبً ألّّف  الذي  بالمكلاتي،  المعروف  الشهير  المتكلم  ألا وهو 
تحت عنوان لباب العقول في الرد على الفلاسفة في علم الأصول، مستعيًنًا بالمنطق 
كتابيه  في  الغزالي  أبي حامد  ا على عادة  المسائل، جرًيً آرائهم في عدد من  لنقد  آليًةً 

تهافت الفلاسفة ومقاصد الفلاسفة.

المنطقية في بعدها الأصولي  المسألة  العمل عن  البحث في هذا  بنا  لقد خلص 
مع الغزالي وانتقالها إلى الغرب الإسلامي، في إطار ذلك التفاعل الثقافي بين الشرق 
المتمثل  وفرضياته  البحث  إشكال  عن  الإجابة  محاولتنا  وفي  الإسلاميين،  والغرب 
في التجاهل الرشدي لمشروع الغزالي المنطقي، إلى التبني الجزئي والتام من طرف 
بعض تلامذته وبعض معاصريه، وتوصلنا إلى موقفين على طرفي نقيض من منطق 

الغزالي في الغرب الإسلامي:

ويمثله  المنطقية،  المسألة  في  للأرسطية  وفيًًّا  يبقى  أن  حاول  موقف  الأول:   ●
الغزالي  كتابات  وتأثير  حضور  تأكيد  إلى  بنا  خلص  الذي  الموقف  وهو  ابن رشد، 
المنطق، وهو حضور متعدد الأبعاد، كلامي،  ابن رشد في كل شيء إلا في  في فكر 
شيء  كل  في  ومتنوع  متعدد  الخصوص،  وجه  على  وأصولي  عام،  بوجه  وفلسفي 
ا تامًًّا لابن رشد، أو لنقل تغييًبًا  إلا من البعد المنطقي للغزالي، بحيث لاحظنا إحجاًمً
المختصرات لابن رشد  ا لحظة  الغزالي، خصوًصً المنطقي  ا كليًًّا للحضور  واستبعاًدً

)مختصر المستصفى والمختصر في المنطق(.

للمسألة  الغزالية  المقاربة  سيتبنى  الذي  هو  ذاته  السياق  في  الثاني  الموقف   ●
للحضور  المستبعد  الرشدي  الموقف  خلاف  على  بنا،  أفضى  والذي  المنطقية، 
للرجل  المنطقي  الحضور  تثبيت وتأكيد  إلى  الغرب الإسلامي،  المنطقي للإمام في 
الحائرين،  دلالة  كتابه  خلال  من  ابن ميمون  من  كل  ويمثله  الإسلامي.  الغرب  في 
وابن طملوس في كتاب المدخل لصناعة المنطق، وهو كتاب يشكل باكورة متقدمة 

لأسلمة المنطق وإسباغ الشرعية عليه في الغرب الإسلامي على طريقة الغزالي.

والمكلاتي في كتابه لباب العقول في الرد على الفلاسفة في علم الأصول، الذي 
خََلُُصْْنا بتتبُُّعِِنا بعض قضاياه ومسائله إلى أنه يحذو حذو الغزالي في الرد على الفلاسفة 

ا عن أصول الدين باعتماده آلية أساسية في الفلسفة، ألا وهي آلة المنطق. دفاًعً



17

وانتصاره لآلياته من  المنطق  المنطقية ودفاعه عن  والماجري من خلال رسالته 
ا قوله بآيات قرآنية على طريقة الغزالي الداعية إلى أسلمة المنطق،  خلال الشرع، معزًزً
وهي رسالة لا تختلف من حيث المقاصد عن الأطروحات التي رامت نصرة الدين 
على حساب علم المنطق، أي تسخير آلة المنطق لأهداف وأغراض دينية إسلامية، 
نظر  كل  معيارََ  باعتباره  المنطق  عن  يدافع  الأخير،  المقصد  أو  التوجه،  هذا  وفي 
الفن  "هذا  بقوله:  بعلمه")))  لا يوثق  بالمنطق  له  لا معرفة  "من  الغزالي:  طريقة  على 

لا يعطيه الله بكماله إلا لمن أحب من أوليائه"))).

هذه المواقف المعبرة بشكل صريح وواضح عن ذلك التواصل الثقافي الإيجابي 
بين الشرق )في شخص الغزالي( والغرب الإسلاميين ستؤدي إلى امتداد فكر الغزالي 
أهم  من  ولعل  والمسيحيين.  اليهود  المناطقة  مع  ا  خصوًصً المسيحية،  أوروبا  حتى 
كما  الإسلامي  الغرب  في  للمنطق  الدينية  التبيئة  مشروع  تبنوا  الذين  اليهود  مفكري 
ا منها  ا في الدفاع عن العلوم العقلية، خصوًصً تتبعنا، ابن ميمون، الذي لم يدََّخر جهًدً
ا نظرة معاصريه من اليهود بالقول بعدم التناقض  المنطق، إلى جانب الدين، متجاوًزً
بين العلم والدين ومتبنًيًا مشروع التبيئة اللغوية والدينية للمنطق على طريقة الفلاسفة 
والمناطقة المسلمين، حيث جنب بذلك فكر اليهود مغبة إشكالية التناقض والتعارض 

بين الدين والعلوم العقلية في بلاد الإسلام.

وابن طملوس  ابن ميمون  من  لكل  الثاني  الموقف  هذا  خلاصات  أهم  من  لعل 
والماجري والمكلاتي، هو كونه موقف يمثل في ذاته محاولة تقويمية فريدة ونوعية 
الغرب الإسلامي في شكل خصائص ومميزات عامة  الثقافي في  المضمون  قدمت 
مباشر  بشكل  وعبرت  الإسلامي.  الغرب  في  الثقافي  للتشكل  الطويل  التاريخ  عبر 
وصريح عن استمرار التواصل الثقافي بين المشرق والغرب الإسلاميين، رغم طابع 

التحدي والصراعات التي شابت ذلك التواصل.

المستصفى من علم الأصول، طبعه وصححه محمد عبد السلام   أبو حامد محمد بن محمد الغزالي،  (((
الشافي )بيروت: دار الكتب العلمية، 1993(، ص 10.

يُُ نظر: محمد بنشريفة، "أول تأليف مغربي في المنطق: أسهل الطرق إلى فهم المنطق للماجري"، مجلة  (((
المناظرة، مج 1، العدد 2 )كانون الأول/ديسمبر 1989(، ص 27.



18

الغرب  في  الثقافي  المضمون  حول  والخلاصات  الملاحظات  أهم  كانت  تلك 
ا  ا وفي جانبه المنطقي/الأصولي خصوًصً الإسلامي في ارتباطه بفكر الغزالي عموًمً
اليهودي  الفكر  أوساط  في  الغزالي  لفكر  الامتداد  مظاهر  بعض  إلى  الإشارة  )مع 
والمسيحي الأوروبي(، وهو كما لاحظنا مضمون لم يخلُُ عبر مراحل نموه وتشكله 
ركزنا  قد  كنا  وإذا  تاريخية.  وظروف  فكرية  عناصر  تداخل  ومن  وجدل،  صراع  من 
الغرب  لمناطقة  محددة  منطقية  نصوص  مع  وتتبعه  المضمون  ذلك  تحديد  في 
التشكل  التحول والتراكم في  بإبراز طابعََي  تنفرد عن غيرها  الإسلامي، فلكون هذه 
التعبير  في  المعالم  متميزة واضحة  نماذج  تقدم  للغرب الإسلامي، ولكونها  الثقافي 
عن التفاعل والتلاقح الفكري والتواصل الثقافي بين الشرق والغرب الإسلاميين، في 

جانبه العلمي المنطقي الديني الأصولي الدقيق.


