
أفول الإنسان العمومي



السلسلة هذه 

العربي  "المركز  بها  يضطلع  التي  الفكرية  الرسالة  سياق  في 
العلمي  نشاطه  إطار  وفي  السياسات"،  ودراسة  للأبحاث 
والبحثي، تُُعنى "سلسلة ترجمان" بتعريف قادة الرأي والنخب 
الفكري  الإنتاج  إلى  العربية  والاقتصادية  والسياسية  التربوية 
الترجمة  طريق  من  العربي،  العالم  خارج  والمهم  الجديد 
الأجنبية  والمؤلفات  للأعمال  المأذونة،  الموثوقة  الأمينة 
الدراسات  مجالات  في  المتجددة  القيمة  ذات  أو  الجديدة 
الاقتصادية  العلوم  وفي  عامة،  والاجتماعية  الإنسانية 

والثقافية بصورة خاصة.  والسياسية  والاجتماعية والإدارية 

من  نخبة  بآراء  وتسترشد  ترجمان"  "سلسلة  وتستأنس 
العربية، لاقتراح  البلدان  المفكرين والأكاديميين من مختلف 
التي  الإشكالات  ومناقشة  بالترجمة،  الجديرة  الأعمال 
العرب  الجامعيون  والطلبة  والباحثون  الدارسون  يواجهها 
والمفكرين  للمؤلفين  والثقافي  العلمي  النتاج  إلى  كالافتقار 
الأجانب، وشيوع الترجمات المشوَّّهة أو المتدنية المستوى.

مختلف  عن  الترجمة  خلال  من  السلسلة،  هذه  وتسعى 
"المركز  برامج  تعزيز  في  المساهمة  إلى  الأجنبية،  اللغات 
إذكاء روح  إلى  الرامية  السياسات"  العربي للأبحاث ودراسة 
والمفاهيم  الأدوات  وتطوير  والنقد،  والاستقصاء  البحث 
لتواصل  العام،  الحيز  في  والتأثير  المعرفي،  التراكم  وآليات 
الجامعي  والتعليم  الفكري،  النهوض  خدمة  في  رسالتها  أداء 

عامة.  بصورة  العربية  والثقافة  والأكاديمي، 



أفول الإنسان العمومي

ريتشارد سينيت

 ترجمة
شوقي دويهي

 مراجعة

باسم سرحان



الفهرســـة فـــي أثنـــاء النشـــر - إعداد المركـــز العربـــي للأبحاث ودراســـة السياســـات
سينيت، ريتشارد، 1943-

أفول الإنسان العمومي/ريتشارد سينيت؛ ترجمة شوقي دويهي؛ مراجعة باسم سرحان.
512 صفحة؛ 24 سم. - )سلسلة ترجمان(

يشتمل على ببليوغرافية )صفحات 485-494( وفهرس عام. 
ISBN 978-614-445-714-6

التفاعل الاجتماعي.  تاريخ. 4.  التغير الاجتماعي. 3. الاجتماع، علم -  التاريخ الاجتماعي. 2.   .1
5. العادات والتقاليد. 6. الاغتراب الاجتماعي. أ. دويهي، شوقي )مترجم(. ب. سرحان، باسم )مراجع(. 

ج. العنوان. د. السلسلة.
306.09

هذه ترجمة مأذون بها حصريًًا من الناشر لكتاب

The Fall of Public Man

by Richard Sennett
Copyright © 2017, 1976, 1974 by Richard Sennett

عن دار النشر
W. W. Norton & Company Ltd.

THE FALL OF PUBLIC MAN Copyright © 1977 by Richard Sennett
All rights reserved including the rights of reproduction in whole or in part in any form..

 الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبّّر بالضرورة عن
اتجاهات يتبناها المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات

الناشر

شارع الطرفة - منطقة 70
وادي البنات - ص. ب: 10277 - الظعاين، قطر

هاتف: 40356888 00974
جادة الجنرال فؤاد شهاب شارع سليم تقلا بناية الصيفي 174

ص. ب: 4965 11 رياض الصلح بيروت 2180 1107 لبنان
هاتف: 8 991837 1 00961 فاكس: 1991839 00961

beirutoffice@dohainstitute.org :البريد الإلكتروني
www.dohainstitute.org :الموقع الإلكتروني

© حقوق الطبع والنشر محفوظة للمركز
 الطبعة الأولى

بيروت، تشرين الثاني/نوفمبر 2025



أنه غريب عن مصير سائر الآخرين.  لو  يتصرف كما  ذاته  كل شخص منكفئ على 
أثناء  الناس الآخرين في  يخالط  قد  البشري كله.  الجنسََ  يََعُُدّّهم  أولاده وأصدقاؤه 
تعامله معهم، لكنه لايُُ بصرهم. قد يلمسهم، لكنه لا يشعر بهم. فهو لا يعيش إلا في 
على  المجتمع  ليس  المعنى  فهذا  لديه،  معنى  من  للعائلة  بقي  وإذا  ولذاته.  ذاته 

الإطلاق.

توكفيل





7

المحتويات

شكر وتقدير ���������������������������������������������������������������������������������������������������������� 11

 القسم الأول
المسألة العمومية

الفصل الأول: الحيز العمومي ������������������������������������������������������������������������������� 15
19 ������������������������������������������������������������������������� الحب خارج الحيز العمومي 
26 ���������������������������������������������������������������������������������������� فضاء عمومي ميت 
31 ������������������������������������������������������������������������������� تحولات الحيز العمومي 
الماضي في الحاضر �������������������������������������������������������������������������������������� 42

47 ������������������������������������������������������������������������������������������� الفصل الثاني: الأدوار 
53 ������������������������������������������������������������������������������������������������������������� أدوار 
الأدوار العمومية �������������������������������������������������������������������������������������������� 58
60 ��������������������������������������������������������������������������� الأدوار العمومية في المدن 
66 ���������������������������������������������������������������������������� برهان أم معقولية ظاهرية؟ 

 القسم الثاني
العالم العمومي للنظام القديم

71 ����������������������������������������������������������� الفصل الثالث: الجمهور: جمع من الغرباء 
من الذي كان يفد إلى المدينة؟ ���������������������������������������������������������������������� 74



8

أماكن سكنهم ������������������������������������������������������������������������������������������������ 78
التحولات في البرجوازية المدينية ����������������������������������������������������������������� 84
تبادلات في البََلاط والمدينة �������������������������������������������������������������������������� 89

95 ���������������������������������������������������������������������������� الفصل الرابع: الأدوار العمومية 
96 �������������������������������������������������������������������������������������� الجسد عارض أزياء 
107 ���������������������������������������������������������������������������������������������� الكلام علامة 
127 ������������������������������������������������������������ المجال اللاشخصي مجال انفعالي 

129 ����������������������������������������������������������� الفصل الخامس: العمومي والخصوصي 
132 ���������������������������������������������������������������������� هناك حدود للتعبير العمومي 
التعبير الطبيعي ينشأ خارج المجال العمومي ���������������������������������������������� 135
141 ������������������������������������������� العمومي والخصوصي أشبه بجزيء المجتمع 
انقسام الجزيء ������������������������������������������������������������������������������������������� 142

153 �������������������������������������������������������������   الفصل السادس: الإنسان بوصفه ممثالًا
155 ��������������������������������������������  نظرة الحس السليم إلى الإنسان بوصفه ممثالًا
مفارقة الممثل عند ديدرو ��������������������������������������������������������������������������� 157
163 ����������������������������������������������������������� إدانة روسو للمدينة بوصفها مسرحًًا 
نبوءات روسو ��������������������������������������������������������������������������������������������� 172

 القسم الثالث
انقلابات الحياة العمومية في القرن التاسع عشر

الفصل السابع: أثر الرأسمالية الصناعية في الحياة العمومية ������������������������������� 183
هل كان ساكن المدينة في القرن التاسع عشر شخصية جديدة؟ ������������������ 184
187 ��������������������������������������������������������������������������������������������� مركزة المدينة 



9

193 ��������������������������������������������������������������������� المصادفة والحياة البرجوازية 
السلع العمومية ������������������������������������������������������������������������������������������� 198

211 ����������������������������������������������������� الفصل الثامن: الشخصية في الحيز العمومي 
216 ��������������������������������������� الرؤية البلزاكية للشخصية بوصفها مبدأ اجتماعيًًّا 
الشخصية في العلن: صور الجسد الجديدة ������������������������������������������������ 225
المسرح يروي حقيقة لم يََعُُد الشارع يقولها ������������������������������������������������ 243
246 ������������������������������������������������������������������������ الشخصية والأسرة الخاصة 
255 ����������������������������������������������������������������������������������� التمرد على الماضي 
خلاصة ������������������������������������������������������������������������������������������������������� 269

271 ������������������������������������ الفصل التاسع: الناس العموميون في القرن التاسع عشر 
273 ������������������������������������������������������������������������������������������������������� الممثل 
284 ����������������������������������������������������������������������������������������������������� المُُشاهد 

الفصل العاشر: الشخصية الجماعية ������������������������������������������������������������������� 303
1848: انتصار الشخصية الفردية على الطبقة الاجتماعية �������������������������� 309
327 ����������������������������������������������������������������������������������������� الجماعة الأهلية 
330 �������������������������������������������������� قضية دريفوس: الجماعة الأهلية المدمِِّرة 
344 ���������������������������������������������������������������������� من هو الراديكالي الحقيقي؟ 

 القسم الرابع
المجتمع الحميم

353 ������������������������������������������������������� الفصل الحادي عشر: نهاية الثقافة العمومية 

365 ������������������������������������������������������� الفصل الثاني عشر: الكاريزما غير المتمدنة 



10

نظريات الكاريزما ��������������������������������������������������������������������������������������� 367
375 ������������������������������������������������������������������������������������ الكاريزما والضغينة 
وسائل الإعلام الإلكترونية توطِِّد صمت الماضي �������������������������������������� 382
388 ������������������������������������������������������������������������������������������ النسق النجومي 

397 ������������������������������������ الفصل الثالث عشر: تخلّّي الجماعة الأهلية عن التمدّّن 
400 ����������������������������������������������������������� متاريس مبنية حول الجماعة الأهلية 
متاريس مبنية من الداخل ���������������������������������������������������������������������������� 406
416 ����������������������������������������������������������� التكاليف الإنسانية للجماعة الأهلية 

421 ����������������������������������������������������� الفصل الرابع عشر: الممثل المحروم من فنه 
424 ������������������������������������������� اللعب هو الطاقة التي تسمح بالتعبير العمومي 
434 ������������������������������������������������������������������ النرجسية تُُضعِِف الطاقة اللعبية 
439 ���������������������������������������� استنفار النرجسية وظهور طبقة اجتماعية جديدة 
447 ���������������������������� النرجسية هي الأخلاق البروتستانتية في الأزمنة الحديثة 

453 ��������������������������������������������������������������������� خلاصة: ضروب طغيان الحميمية 

459 ����������������������������������������������������������������� خاتمة: ماذا حصل للمجال العمومي 

ملحق: "إني أَتَّهم" ���������������������������������������������������������������������������������������������� 473

485 ������������������������������������������������������������������������������������������������������������� المراجع 

فهرس عام ���������������������������������������������������������������������������������������������������������� 495



11

شكر وتقدير

 (Murray Perahia) وموراي بيراهيا ،(Clifford Curzon) أود أن أشكر كليفورد كرزون
على مساعدتي أوالًا في تحديد الهدف من هذا الكتاب. وقد اعتمدت، خلال عملية 
وكليفورد   ،(Peter Brooks) بروكس  بيتر  من  كل  مع  البنّاّءة  النقاشات  على  الكتابة، 
غيرتز (Clifford Geertz)، وريتشارد غيلمان (Richard Gilman)، وكارولين راند هيرون 
(Anne Hollander)، إضافة إلى هربرت منزل  (Caroline Rand Herron)، وآن هولاندر 

 ،(Carl Schorske) وكارل شورسكه ،(Orest Ranum) وأورست رانوم ،(Herbert Menzel)

وريتشارد تركسلر (Richard Trexler)، وليونيل تريلينغ (Lionel Trilling). وأود أيضًًا أن 
وماريون   (Juan Corradi) كورادي  وخوان   (Ben Barber) بن باربر  إلى  بالشكر  أتوجه 
نوكس (Marion Knox) وليو ماركس (Leo Marx) وديفيد ريزمان (David Riesman) على 
 (Davis Herron) ملاحظاتهم بشأن الكتاب. وأعرب عن امتناني الكبير لديفيس هيرون

بشكل خاص، الذي أتاح لي الاستفادة من قراءته المتأنية للنص.

أجريت أبحاث هذا الكتاب بمساعدة مارسيا بيسترين (Marcia Bystryn) وبرنارد 
سبلمان  وكريستينا   (Mark Salmon) سالمون  ومارك   (Bernard MacGrane) ماكغرين 
(Christina Spellman). وأود خصوصًًا أن أشكر مارسيا بيسترين على عملها الدؤوب 

والمتقن.

وأنغوس   (Robert Gottlieb) غوتليب  روبرت  إلى  بالشكر  أتوجه  أن  أود  أخيرًًا، 
وقد  الكتاب.  هذا  تحرير  مسار  في  نصائحهما  على   (Angus Cameron) كاميرون 
لينش  جاك  وساعدني  الإنتاج،  عملية  على   (Bobbie Bristol) بريستول  بوبي  أشرف 

(Jack Lynch) في صقل لغة النص.



12

أود أن أتقدم بالشكر إلى أمناء المكتبات والمتاحف على مساعدتهم في كل من 
لينكولن  (Institute for Advanced Study)، ومركز  المتقدمة"  الدراسة  "معهد  مكتبات 
متروبوليتان  ومتحف   ،(Lincoln Center for the Performing Arts) المسرحية  للفنون 
للفنون في نيويورك، وجامعة هارفرد، إضافة إلى المكتبة الوطنية الفرنسية، وجامعة 
كامبردج، وجامعة نيويورك. وقد وُُفِِّر الدعم المالي لأعمال البحث والكتابة من خلال 
المساعدة السخية التي قدّّمها كل من معهد الدراسة المتقدمة، ومؤسسة جون سايمون 
غوغنهايم (John Simon Guggenheim Foundation)، ومؤسسة فورد. طُُبع هذا الكتاب 
بمساعدة العاملين في "مركز أبحاث السياسات" (Center for Policy Research)، الذين 

أود أن أشكرهم على كفاءتهم الجمعية وروحهم المرحة.



القسم الأول

المسألة العمومية





15

الفصل الأول

الحيز العمومي

الرومانية  الإمبراطورية  فيها  بدأت  التي  الحقبة  بتلك  الحديثة  الأزمنة  ما تقارََن  غالبًًا 
بالأفول. فكما آل انحلال روما الأخلاقي إلى زعزعة سيطرتها على الغرب، يقال إن 
انحلال الغرب الحديث أفقده القدرة على حكم العالم. وعلى الرغم من طابع هذه 
بين  مُُعَيَّن  توازٍٍ  الحقيقة. فهناك  فإنها تتضمن جانبًًا من  إلى حد ما،  السخيف  الفكرة 
أزمة المجتمع الروماني بعد وفاة أغسطس والحياة المعاصرة. ويعود هذا التوازي إلى 

التوازن بين الحياة العمومية والحياة الخصوصية.

العمومية  حياتهم  يََعُُدّّون  الرومان  بدأ  أغسطية،  تسمى  التي  الحقبة  نهاية  عند 
واجبًًا شكليًًّا محضًًا. فالاحتفالات العامة، ومتطلبات الإمبريالية العسكرية، وأشكال 
التواصل الشعائري بالآخرين خارج نطاق العائلة، كل ذلك أصبح واجبًًا؛ إنه واجبٌٌ 
يمتثِلِون  ما زالوا  كانوا  أنهم  صحيح  متصاعدًًا.  سلبيًًّا  خضوعًًا  الرومان  له  خضع 
لقواعد الشأن العام (res publica)، غير أنهم كانوا ينخرطون فيه بشغف متناقص. ومع 
عن  الخصوصية  حياته  في  بحث  العمومية،  الروماني  حياة  من  الدماء  سفك  اختفاء 
هذا  وكان  والالتزام.  للإيمان  جديد  مبدأ  وعن  العاطفية،  طاقاته  عن  للتعبير  مستقََر 
شكليات  ومن  الخارجي  العالم  من  الهروب  أي  زهدي،  نمط  من  الخاص  الالتزام 
نتكلم عنه كان قد مَسَّ  الذي  العالم. الالتزام  العمومي بصفته جزءًًا من ذلك  الشأن 
فِرِقًًا مختلفة في الشرق الأدنى، من بينها فِرِق لم تتأخر المسيحية عن الهيمنة عليها. 
العلن،  إلى  أن تكون ممارسة روحية سرية، فظهرت  المسيحية عن  ثم توقفت  ومن 

وأصبحت المبدأ الجديد للنظام العام.



16

معظم  فصِِلات  شكليًًّا.  واجبًًا  العمومية  الحياة  أصبحت  كذلك،  أيامنا  في 
ما يتصل  كل  ضعف  لكن  السلبي،  والقبول  بالخضوع  تتسم  بالدولة  المواطنين 
بالمجال العمومي يذهب بعيدًًا في تجاوزه الشؤونََ السياسية. فالتعارف والتبادلات 
الشعائرية مع الغرباء (strangers) تُُعََدّّ، في أحسن الأحوال، سلوكًًا جافًًّا وشكليًًّا، إن لم 
الناس تستمتع  يُُعََايََش بوصفه شخصًًا مهدِِّدًًا، وقلة من  الغريب نفسه  يكن مصطنَعًًَا. 
]العالمية  الكوزموبوليتية  المدينة  تنشئه  الذي  هذا  الأشخاص الغرباء  عالم  في  فعالًا 
المتبادََلََة  والالتزامات  الروابط  تلك  من  إجماالًا  العام  الشأن  ويتشكل  المتنوعة[. 
الناس  هؤلاء  القربى؛  أو  الدم  بروابط  لا يرتبطون  الذين  الأشخاص  بين  تسود  التي 
هم الحشد، "الشعب"، ونظام الحكم (polity)، بدالًا من روابط العائلة أو الأصدقاء. 
العام على  الشأن  في  المشاركة  ما تقتصر  غالبًًا  الرومانية،  الحقبة  غرار  واليوم، على 
مجاراة الآخرين، بينما تشهد منتديات الحياة العمومية، مثلها مثل حياة المدينة، حالة 

من الانحطاط.

يََكمُُن الفرق بين الماضي الروماني والحاضر الحديث في البديل، في المعنى 
في  يبحثون  كانوا  فالرومان  الحقبتين.  الخصوصية في كل من  الحياة  تتخذه  الذي 
للعالم  الديني  التجاوز  ركيزته  مبدأ  العمومي،  به  يواجهون  مبدأ  عن  الخصوصي 
في  نتبصر  بل  مبدأ،  عن  فلا نبحث  اليوم  الخصوصية  الحياة  في  أما  المادي. 
لجعل  سعينا  لقد  أصالة.  من  الشخصية  مشاعرنا  تمتلكه  أن  يمكن  وما  نفسياتنا، 
قائمة  غايةًً  والأصدقاء،  العائلة  ومع  أنفسنا،  مع  وحدنا  ]أي[  الخاص،  الوجود 

بذاتها.

شَََوَّة.  تبقى الأفكار الحديثة عن سيكولوجيا هذه الحياة الخصوصية أفكارًًا مش
وفي الوقت الحالي، هناك أقلية من الناس يؤكدون أن حياتهم النفسية ولدت ولادة 
البيئة المحيطة. مع  ذاتية تلقائية في معزل عن الشروط الاجتماعية، وعن تأثيرات 
هذه  بها.  خاصة  داخلية  حياة  تمتلك  النفسانية  وكأن  تمامًًا  ما نتصرف  غالبًًا  ذلك، 
تََعرُُّضها  الرهافة، بحيث تذوي في حال  تبدو قيمتها كبيرة وشديدة  النفسية  الحياة 
كانت  إلا إذا  تتفتح  أن  لا يمكنها  حياة  وهي  القاسية.  الاجتماعي  العالم  لوقائع 
وأصبحت  لديه.  الأساس  العبء  هي  فرد  كلِِّ  أنا  أصبحتْْ  لقد  ومنعزلة.  محمية 
وسائل  من  وسيلة  تكون  أن  من  بدالًا  ذاتها،  في  وغاية  هدفًًا  بدورها  الذات  معرفة 



17

تحديد  من  حتى  ما يمنعنا  بالضبط،  هو،  الذات  في  الاستغراق  هذا  العالم.  معرفة 
مفهوم الخصوصي وطبيعته، وتعريف شخصيتنا الخاصة بوضوح، سواء في نظرنا 
في  استغرقت  ]أي  نفسيتنا  تخصصت  كلما  الواقع،  وفي  الآخرين.  أنظار  في  أو 
الخصوصي[ تضاءلت حيويتها، وصار صعبًًا علينا اختبار إحساسٍٍ ما والتعبير عنه.

لم يكن بحث الروماني ما بعد أغسطس عن آلهة شخصية شرقية يمتُُّ إلى العالم 
العمومي بأي صلة. والآلهة هذه تنتهي إلى فرض نفسها وإخضاع القانون العسكري 
بتعريف  المعنية  الراهنة  السُُنَّةّ  وفي  كليًًّا.  أعلى مختلف  لمبدأ  الاجتماعية  والعادات 
بعيدََ  الخاصة  والتجربة  اللاشخصية  التجربة  بين  العلاقة  وضوح  فإن  الخصوصي، 
المنالِِ. ولا نجد "معنى" للمجتمع إلا بأن نجعله نسقًًا نفسيًًّا فسيحًًا. ويمكننا، بطبيعة 
الحال، فهم دور الإنسان السياسي بوصفه من يصوغ القوانين ويعمل على تطبيقها، 
لكن هذا النوع من النشاط لا يهمنا إلا عندما نريد فهمََ الدور الذي تقوم به شخصية 
من الشخصيات على الحلبة السياسية، أي فهم دور الشخصية في الصراع السياسي. 
على  أو  عام،  لمنصب  يترشّّح  الذي  السياسي  الإنسان  "صدقية"  على  نحكم  ونحن 
"شرعيته"، بناءًً على شخصيته، لا بناءًً على أفعاله أو البرامج التي يتبناها. يمكن مقارنة 

الهوس بالأشخاص، على حساب العلاقات الاجتماعية اللاشخصية، بمصفاة تزيل 
ألوان فهمنا العقلاني للمجتمع. الوسواس نفسه يحجب الأهمية الثابتة للطبقات في 
وسطٍٍ  بمنزلة  الأهلية  الجماعة  اعتبار  إلى  بنا  ويفضي  المتقدم،  الصناعي  المجتمع 
يبيح التضامن بين الأفراد، وإلى الحط من شأن العلاقات الاجتماعية بالغرباء، تلك 
التي تتكون وتنشأ خصوصًًا في المدن. وبعََوْْد ساخر للأشياء، تكبح هذه  العلاقات 
القوى الأساسية في شخصيتنا، كاحترامنا حياةََ الآخرين  النفسية تطور بعض  الرؤية 
الخصوصية. وهي تمنعنا أيضًًا من فهم أن كل أنا، هي، في وجه من وجوهها، متحف 
بعناية  كتمنا  إلا إذا  تنشأ  أن  لا يمكنها  الأفراد  بين  المتمدِِّنة  العلاقات  وأن  للأهوال، 

رغباتنا الخبيثة الصغيرة وأطماعََنا وضروبََ غيرتنا.

التحليلي، على قناعة  النفس  النفس الحديث، ولا سيما علم  تأسس ارتقاء علم 
استثنائية عن  أفكار  بها من دون  الخاصة  للذات  الداخلية  المكوِِّنات  فهم  أن  مفادها 
فينعتقون  الأهوال،  هذه  من  أنفسهم  تحرير  للبشر  يتيح  قد  الخطيئة،  أو  الشيطان 
ليشاركوا بالكامل وبطريقة أكثر عقلانية في حياة تقع خارج حدود رغباتهم الخاصة. 



18

وباتت جماهير الناس معنية بالتاريخ الفردي وبالعواطف الخاصة بها، وذلك أكثر من 
أي وقت مضى؛ وأثبت هذا الاهتمام أنه فخ، أكثر من كونه تحررًًا.

ولمّّا كان لهذا التصور النفسي للحياة عواقب واسعة النطاق، فإنني أريد أن أعرِِّفه 
على نحو قد يبدو غير ملائم لأول وهلة: هذا التصور هو رؤيةٌٌ حميمة الطابع للمجتمع. 
وكلمة "حميمية" هذه تستحضر الدفء والثقة والتعبير المنفتح عن الأحاسيس؛ ولكن 
لأننا نتوقع منافع نفسية تحديدًًا من طيف مجالات تجربتنا كافة، ولأن جانبًًا كبيرًًا من 
الحياة الاجتماعية الذي له معنى لا يمكنه أن يوفر لنا هذه المكافآت النفسية، يتراءى 
د من الهوى الشخصي يخوننا، ويبدو لنا تافهًًا وفارغًًا. لنا أن العالم الخارجي والمجَرَّ

التي استخدمها ]عالم الاجتماع  الحجة  أدور حول  المعاني،  أجدني، بمعنى من 
 (The Lonely المتوحِِّد  الحشد  روايته  في   (David Riesman) ريزمان  ديفيد  الأميركي[ 
التزامات  من  انطلاقًًا  فيه  الناس  يتحرك  داخليًًّا،  هًًَجَّا  مو مجتمعًًا  يقارن  فهو   .Crowd)

مرتكِِزة على أهداف ومشاعر أحسوها بأنفسهم، يقارنه بمجتمع يوجِِّهه الآخرون، تعتمد 
فيه هذه العواطف والالتزامات على ما يعتقده الناس أحاسيسََ الآخرين. اعتقد ريزمان 
النمط  الغربية، كانا معًًا قيد الانتقال من  المجتمع الأميركي، ويليه مجتمع أوروبا  أن 
الأول إلى النمط الثاني؛ لكن ينبغي قلب هذا التسلسل. فالمجتمعات الغربية في حال 
انتقال من نمط مجتمعي يكاد يديره الآخرون إلى مجتمع يدار من الداخل، على الرغم 
من استحالة التحدث عما يتكون منه هذا الداخل. ونتيجة لذلك، نشأ التباس بين الحياة 
الأحاسيس  زاوية  من  العامة  الشؤون  يََحلّّون  فالناس  الخصوصية.  والحياة  العمومية 
الشخصية، في حين أن المسائل العامة يجري التعامل معها بالشكل الصحيح، من خلال 

دة من الهوى الشخصي[ فحسب. أعراف تحمل معانيََ لاشخصية ]مجَرَّ

هذا الالتباس يمكن أن يبدو مشكلة أميركية بشكل خاص، فالمجتمع الأميركي 
يعلي كثيرًًا من شأن التجربة الفردية. وهذا قد يقود أبناء هذا المجتمع إلى تقييم الحياة 
سوية  فردانية  ليس  هنا  ما يعاش  لكن  الشخصية.  للمشاعر  وفقًًا  كلها  الاجتماعية 
وصارمة، بل هو، بالأحرى، قلق في شأن الشعور الفردي الذي يُُلقي بثقله على الناس 
في صلاتهم بالعالم. ومصدر هذا القلق ينبغي البحث عنه في التقلبات الكبرى التي 
الحدود  ضمن  لا تنحصر  تقلبات  وهي  الديني.  الإيمان  وفي  الرأسمالية،  شهدتها 

الوطنية.



19

ه كذلك نتيجةًً لانتشار "البحث عن  إن القلق الذي نشعر به إزاء الإحساس يمكن عّدُّ
الشخصية" ذي الطابع الرومانسي ولابتذاله. لا يجري هذا البحث في حيز مجتمعي 
فارغ، فظروف الحياة اليومية هي ما يحث الناس على هذا البحث عن تحقيق الذات. 
صة لهذا البحث لم تُُعنََ بتقدير الثمن الاجتماعي الباهظ  والدراسات الأدبية المخَصَّ

الذي يتطلبه هذا البحث.

يتطلب تأكُُّل الحياة العمومية أيضًًا نمطًًا خاصًًّا من الدراسات المختلفة عن التاريخ 
التعبير في العلن يقود طبعًًا إلى السؤال: بأي أنماط  الاجتماعي الشائع. فالكلام عن 
امرؤ  العلاقات الاجتماعية؟ حين يجامل  التعبير عن  البشري  الكائن  تعبيرية يستطيع 
يتصرف  مثلما  تعبيرية  نظر  وجهة  من  يتصرف  هل  على سبيل المثال،  غريبًًا،  شخصًًا 
الممثل على خشبة المسرح؟ من الصعب الكلام عن فراغٍٍ تعبيري ما في الحياة العمومية 
من دون أن نمتلك، مسبقًًا، نظرية في ماهية التعبير. هل هناك، على سبيل المثال، فرق 

بين التعبير الملائم للعلاقات العمومية والتعبير الملائم للعلاقات الخصوصية؟

حاولتُُ بناء نظرية في التعبير في العلن مستخدمًًا التاريخ والنظرية معًًا. وفي هذا 
والزي،  والقول،  السلوك،  طالت  التي  الملموسة  التحولات  إلى  لجأتُُ  المؤَلَّف، 
التاريخ بمفاتيح  والمعتقدات في العلن، لبناء نظرية في التعبير الاجتماعي. وأوحى 
دة  المجَرَّ الرؤى  استعمال  نفسه  الوقت  في  حاولتُُ  إذ  النظرية،  هذه  لبلورة  تمهِِّد 

المكتسََبة بصفتها مفاتيح لطرح أسئلة جديدة تتعلق بالسجل التاريخي.

كل بحث جدلي لا تكتمل حجته إلا بعد إنجاز المؤَلَّف. فمن المستحيل الإعلان 
إلى  التاريخي.  الحقل  لاستكشاف  كخريطة  وعرضُُها  واحدة  دفعة  "النظرية"  عن 
الأبعاد الاجتماعية  أتفحص تطور  أن  الفصل  أريد في هذا  للوضوح،  ذلك، وتوخِِّيًًا 
والسياسية للمسألة العمومية في المجتمع الحديث. أما في الفصل الثاني، فسأعرض 
ملامح نظرية التعبير في العلن. وهكذا سننتقل على الدوام من النظري إلى التاريخي، 

والعكس بالعكس، في بقية أجزاء الكتاب.

الحب خارج الحيز العمومي
إن للمشكلة العامة في المجتمع المعاصر بعدََيْْن: لا يثير كل من السلوك والقضايا 
الشغف  بإثارة  والقضايا  السلوك  يبدأ  حين  في  الشغف،  من  الكثيرََ  اللاشخصية 



20

هذه  وجود  وبسبب  شخصية.  قضايا  أنها  على  خطأ،  إليها،  المرء  ينظر  عندما 
عالََم  يفقد  الخصوصية.  الحياة  ضمن  مشكلة  تتوَلَّد  المزدوجة،  العامة  المشكلة 
المشاعر الحميمة الحدودََ كلها، ولا يعود مقدًًَيَّا بعالم عمومي يجد فيه الناس بديالًا 
القوية  العمومية  الحياة  تأكُُّل  يشوّّه  وهكذا،  تعويضي.  بشكل  أنفسهم  ويستثمرون 
العلاقات الحميمة التي تهم الناس حقًًّا. وليس من مثلٍٍ يمكنه أن يعبِِّر أفضل تعبير 
عن هذا التشوه سوى التطور، في الأجيال الأربعة الأخيرة، الذي خضعت له تجربة 

الحب الجسدي التي هي الأكثر حميمية في تجاربنا الشخصية.

من  ر  يفَسَّ يََعُُد  لم  فهو  تعريف؛  لإعادة  الحقبة  تلك  في  الجسدي  الحب  خضع 
العصر  الشهوانية في  الإثارة  إيروتيكية شهوانية، بل من زاوية جنسانية. كانت  زاوية 
الشخصية.  بالهوية  الجِِنسانية  تتعلق  بينما  اجتماعيةًً،  علاقاتٍٍ  تستتبع  الفيكتوري 
كانت الإيروتيكية تُُترجََم بتعبير جنسي يشفُُّ عن أفعال اختيارية تفاعلية، مكتومة أو 
، فهي إجماالًا حالة يشكِِّل فيها الفعل  مقموعة. أما الجنسانية فلم تكن تصرفًًا أو فعالًا
الجسماني للحب الجسدي النتيجة السلبية والنهاية الطبيعية لإحساس حميم يختبره 

شخصان.

كادت إيروتيكية برجوازيي القرن التاسع عشر تقتصر على شعور بالخوف على 
تََلجُُمها وتقمعها. ذلك أن كل  يُُعَبَّر عنها إلا عبر مصفاة  نحو كاملٍٍ تقريبًًا، ولم يكن 
تصرف جنسي كان يتسم بإحساس من الانتهاك: انتهاك الرجل جسدََ المرأة، انتهاك 
احتجت  السُُنَّةّ.  هذه  المِِثليين  انتهاك  أخلاقيًًّا  والأخطر  المجتمعية،  السُُنَّةّ  العشاق 
شرائح كبيرة من المجتمع الحديث على الخوف والقمع، وهذا أمر إيجابي. بيد أن 
هذه الأمثلة للحميمية في المخيلة المعاصرة صاحََبََتها ردة فعل ضد الفكرة التي تعتبر 
، يجب أن تكون له، مثله مثل أيِِّ سلوك اجتماعي آخر،  الحب الجسدي تصرفًًا أو فعالًا
قوانين وحدود وقواعد تضفي عليه أهمية خاصة. أما الجنس، على العكس من ذلك، 

فاعتُُبِرِ كاشفًًا للأنا. ثمة عبودية جديدة حلّّت محل العبودية القديمة.

أن  بيد  نشعر.  وبماذا  نحن  لمََن  الواسع  الحقل  تحدد  الجنسانية  أن  إلينا  يُُخَيَّل 
الفوضى  تشوبها  تعبيريًًّا،  فعالًا  هي  مما  أكثر  تعبيرية،  حاالًا  تُُعتبر  التي  الجنسانية 
(entropic)، وهي تتصل من قريب أو من بعيد بجوانب تجربتنا كافة. ونحن نكتشفها 

ونكشف عنها ونتأقلم معها، لكننا لا نسيطر عليها. فنحن نعتبر التحكم في الجنسانية 


