
 

 

 

 

  

 

 )معهد الدوحة(

www.dohainstitute.org 
 

 

 

  مقال

 

 

 العربية الثورات ومخاض السياس ي الإسلام

 

 

 

الزويري  محجوب.د

http://www.dohainstitute.org/
http://www.dohainstitute.org/


 

 

  1022 – أكتوبر /شرين الأول ت ،الدوحة

 

 مقالات وتعليقات

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 1022 ©حقوق النشر والطبع محفوظة للمركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات 



 
  
 

 المركز العربي للأبحاث و دراسة السياسات  قالم
 

1  
    

بارزة في الجدل يشغل الدور الذي يمكن أن تلعبه ما تعرف بحركات "الإسلام السياسي"، مكانة 
السياسي لمرحلة ما بعد الثورات في العالم العربي. وهذا الجدل لم يتناول الدول التي حصلت أو تحصل فيها 

من التغيير؛ فهنالك أطراف مختلفة تطرح  -ربما أدنى-الثورات فحسب، بل تلك التي تشهد مستويات أخرى 
ضمن لخطاب يتراوح بين التشكيك والتخويف، هذا الجدل، سواء داخل المنطقة أو خارجها. وهو جدل مت

في هذا النقاش، وهو خطاب يراوح بين التطمين من  -بالطبع-يقابله خطاب آخر للإسلاميين المشاركين 
التساؤل الأهم، وهو: كيف  -من جانب-جهة، وبين رفع سقف المطالبات من جهة أخرى. ويطرح هذا الجدل

ى مع مرحلة المخاض السياسي التي تعيشها المنطقة ما بعد يمكن لحركات الإسلام السياسي أن تتعاط
الثورات؟ ولا تبدو الإجابة عن هذا التساؤل يسيرة، لاسيما وأننا أمام مشهد يفتأ يتشكل؛ ونحن هنا نسعى 
لوضع جملة من المقدمات التي يجب التذكير بها، كما نقترح بعضًا من "معالم الطريق " الواجب أخذها بعين 

 من أجل خروج الشعوب العربية من هذا المخاض وهي أكثر قوة كمجتمعات وكقوًى سياسية:الاعتبار 

إن كل جماعات الإسلام السياسي المنهمكة في المشهد السياسي العربي، هي نِتَاجٌ لتفاعلات تمت في  أولًا :
طوال أكثر من ثمانين  عصر الاستبداد، وتولّدت عنها حركاتٌ متأثرة بالبيئة السياسية التي استمرت موجودة

عاما. فالسياسات المحتكمة للقراءة الأمنية وسيادة منطق التخوين والإقصاء لكل صاحب رؤية تختلف عن 
رؤية الأنظمة السياسية، كُلُّها مفردات طالت الإسلاميين ودفعت بهم إلى نوع من الحركة، لبناء مؤسساتهم 

واء أكانت مؤسسات تعليمية أو صحية؛ إلى غير ذلك من التي يأوي إليها "المغضوب عليهم" من النظام، س
الاستثمارات. والأهم من هذا وذاك، أنها جعلت الجدل السياسي الداخلي يجري في أجواء من التكتم، خوفا من 
العدو الخارجي )أي الحكومات وأذرعها الأمنية(، في بيئة لم تخل من أحادية في الرؤية وعدم الشفافية. هذه 

تجعل من الإسلاميين قادة للمشهد السياسي في العالم العربي، حتى في حال فوزهم بالأغلبية، الظروف لم 
كمثل الذي حدث في الجزائر، وقد لقي هذا الفوز معارضة من العالم بأسره؛ وحدثت ذات المعارضة العالمية 

حصار عالمي عندما فرض إسلاميو حركة حماس أنفسهم على المشهد السياسي الفلسطيني، وأعقب ذلك 
سياسي واقتصادي على حركة حماس. مما تقدم، يتضح تأثير البيئة الحاضنة على طبيعة الثورات العربية، 

 مضافٌ إليه عنصر المفاجأة التي صارت سمة ملازمة لها.

السياسي، هو خطاب مكرر شهدناه في مطلع إن الحديث عن الإسلام بوصفه غريبا عن المشهد  ثانياً :
القرن العشرين، حينها كان اعتقاد الدول الخارجة من حضن المستعمر هو أن الدين ككل والإسلام بشكل 
خاص، قوة تجذب الشعوب نحو الخلف، وتؤخر مسيرة المجتمعات الساعية لبناء الدولة الحديثة؛ فالإسلام في 

اء تلك الدولة. من هنا، كان الاكتفاء بوصف الإسلام "دينا للدولة عيون أولئك النفر يقلل من فرص بن



 
 
 

  المركز العربي للأبحاث و دراسة السياسات العربية الثورات ومخاض السياس ي الإسلام             
 
 

2  
 

كانت  -ومنه السياسة-ومصدرا للتشريع" المتعلق بالأحوال الشخصية؛ لكن أي علاقة له "بالحيز العام" 
مرفوضة وتواجه بالقمع. ونمط التفكير هذا، هو ما كان وراء تلك البيئة التي سبق الحديث عنها في 

ولى. لقد دفع منطق الإنكار هذا، إلى ظهور التشوهات الفكرية والدينية في البيئة العربية وغير الملاحظة الأ
إلى التصنيفات التي لا تزال متداولة مثل "الإسلام المعتدل والإسلام المتطرف أو  -كذلك-العربية، ودفع 

د، التي لا تؤمن إلا "بشيطنة" كلمات صُنعت كلها في بيئة الاستبدا  -في الحقيقة-الإسلام الجهادي"؛ وهي 
الآخر. تلك استراتيجية قسّمت المجتمعات، وأحدثت وقيعة حقيقية في بُنى المجتمع، بحيث بقي النظام 

 السياسي الرابح الأول والأخير من كل ذلك.

إنّ تكرار الحديث عن الإسلام والتخويف من حضوره في المشهد السياسي والاجتماعي في مجتمعات ما بعد 
إلا تكرار لإنكارٍ دام طويلا للإسلام، بوصفه مكونا أساسيا للسياسة والاقتصاد  -في الحقيقة-الثورات، إن هو 

والقيم في المجتمعات العربية، سواء كان مواطنوها مسلمين بالدين أو مسلمين بالثقافة والتعايش. لذلك، فإن 
لأخطاء مكلفة الثمن للمجتمعات العربية. ثم إن  الاستمرار في مسلسل التخويف، ما هو في الحقيقة إلا تكرار

عدم خروج الإسلاميين من مربع فترة الاستبداد إلى مربع الحرية والانفتاح، ما هو في حقيقة الأمر إلا دعم 
 للاستبداد وأهله الذين يرددون أنّ "المجتمعات العربية لا يمكن أن تدار إلا بالقوة".

ظة التاريخية التي تعيشها المجتمعات العربية يجب أن يكون هدفا بعينه، إن الاستثمار في اللح ثالثاً :
للخلاص من أدران الاستبداد وأهله، بما في ذلك تغيير سبل النظر والعمل مع الآخر، وعلى رأس ذلك الآخر 

 الغرب.

ت لأكثر من قرن، إنّه لمن المهم أن يتذكر الجميع، أنّ المبادرة قد عادت إلى الإنسان العربي.. مبادرة غاب
وقد كان للأجنبي وأذرعه فيها دورٌ في رسم صورة قاتمة تروج لفكرة أنّ الحل والتغيير لا يأتيان إلا من 
الخارج، وأن التغيير الذي لا يتم فيه التواصل مع الآخر المروج للحداثة، إنما هو تغيير ناقص وغير سوي، 

 في نهاياتها مع ما تريده المجتمعات العربية.يرافق ذلك إفساد التغيير وجعل مساراته متناقضة 

 1122هذه الرؤية وأهلها، يبدوان اليوم في وضع لا يحسدان عليه؛ فالتغيير الذي بدأ في كانون الثاني/يناير 
يمثل ثورة في طبيعة الثورات، فالثائرون لم يخرجوا ليختاروا أن يحكموا وأن يحتلوا مكان أولئك الذين هربوا أو 

، بل خرجوا ليروّجوا لأسلوب الحياة ونمط الحكم الذي يريدون. فليس الهدف استبدال شخصية بأخرى، تنازلوا
بل إنهاء نمط حكمٍ ومعاملةٍ واستبداله بشكلٍ آخر، عنوانه الأصلي الكبير "الكرامة". تلك سابقة في تاريخ 

ن حشدت العرب الحديث؛ فالأحزاب التقليدية التي كانت تعيش في ظل أنظمة الاستبد اد لم تقد التغيير حتى وا 



 
 
 

  المركز العربي للأبحاث و دراسة السياسات العربية الثورات ومخاض السياس ي الإسلام             
 
 

3  
 

لذلك قواها في ما بعد، إذ الحَراك كان أكبر من أن يحاط به؛ وبدلًا من أن تتحكم تلك الأحزاب في مسير 
الأحداث، وجدت نفسها مسيرة بها بل ومجبرة على عمل مراجعات سريعة في خطابها وأدواتها، لتتخلص من 

يجب أن ترسل بوضوح للآخر الذي لا يزال يرى أن التغيير في هذه درن سنوات الاستبداد وأهله. تلك رسالة 
 المنطقة يتم تحت مظلة الوعي الكامل، وأنه ليس بالضرورة أن يختم بخدمة مصالح ذلك الآخر، ليس إلا.

اللجوء إلى طرح أنواع من الخطاب القائم  -بالضرورة-منطق الاستثمار الذي نتحدث عنه لا يعني  رابعاً:
رويج لأفكار أو تغيير في الخطاب لتمرير هذه المرحلة. بعبارة أخرى، فإن حديث الإسلاميين عن على الت

الانفتاح، واستخدامهم مفردات كالدولة المدنية ودولة المواطنة.. إلخ، يجب أن يرافقه عمل داخلي للاستعداد 
ب الإعلامي وحسب، سيكون لكيفية التعامل مع المتغيرات المتسارعة حولهم؛ فالتغيير على مستوى الخطا

مرة -تأثيره سلبيا إذا لم يرافقه عمل يعكس صدق النوايا على تنفيذ ذلك التغيير؛ لأن العمل بغير ذلك يعني 
تكرار ما كان راكبو موج التغيير يفعلونه في زمن الانقلابات العربية، حينما كانوا يعدون الناس بالجنة  -أخرى

الحقيقة إلا بعضًا من لهيب جهنم المستعر. من هنا، فإنه قد صار من  على الأرض، لكن الشعوب لم تر في
المهم التركيز على درجة المصداقية في مخاطبة الرأي العام والانسجام؛ لأنه بغياب الانسجام الداخلي وانعدام 

 المصداقية، فإن الفوضى هي النتيجة المتوقعة.

فترات الثورة)........(، لكن طول أو قصر تلك الفترات، تحكم الفوضى مساحة زمنية لا بأس بها في ما بعد 
يعتمد بشكل أساسي على درجة النضج )الرشد( السياسي التي يتمتع بها المجتمع وقيادته. ومن الضروري أن 
يعيَ الإسلاميون قبل غيرهم، أنهم بطرح أنفسهم عاملين تحت راية الإسلام، فإن مسؤوليتهم ستصبح أكبر، 

 حجم التوقعات والمساءلة كبيرا. وبالتالي سيغدو

من هنا، فقد بات من الضروري العمل على التعاطي وعلى تعميق فكرتين أساسيتين طال تغييبهما، وهما: 
نسيجها وأمنها، وأعانتاها  -غير قليلة-المواطنة الصحيحة وحكم القانون. هاتان قاعدتان، حفظتا لمجتمعات 

-.. تلك ربما تكون المدخل الصحيح، لدورٍ يؤدي فيه الإسلاميون على تحقيق الازدهار في كل المجالات
 دورًا في بناء مجتمعات ما بعد الثورات! -على قدم المساواة مع الآخرين

 
 


